
1755

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan 
Islam dan Negara

Irwan Iskandar, S.IP, MA 

Abstract

This writing discusses political thought of Muhammad Natsir regarding 
to relationship between Islam and state. Discussion about this theme has 
been taken place early years before Indonesian independence and kept con-
tinuing after it. One of the discussions was led by Muhammad Natsir who 
tried to unite Islam and state in Indonesia. Therefore this writing anwers the 
two following questions, which are; what is the islamic political thought 
of Muhammad Natsir and how did he realize his islamic political thought? 
To understand this topic this writing uses the discourse of political theory, 
the five mainstreams of Indonesian political thought and parties, and the 
three paradigms regarding to relationship of Islam and state, which are; Uni-
fied Paradigm, Symbiotic Paradigm and Secularistic Paradigm. The result 
of this writing is that islamic political thoughts of Muhammad Natsir can 
be categorized as Symbiotic Paradigm, since he tried hard to unite Islam 
and state in Indonesia. Ways he took to realize his political thoughts were 
through scientific writing, legal constitution, democracy and remained still 
in the framework of Indonesian unitary state.
Keywords: Muhammad Natsir, Islamic Political Thought, Indonesia.

Pendahuluan
Pemikiran politik pada dasarnya merupakan bagian terpenting da-

lam politik, baik sebagai sebuah ilmu pengetahuan maupun dalam pen-
gaplikasiannya dalam belahan bumi mana saja. Pemikiran politik yang 
hadir pada sebuah masyarakat pada dasarnya merupakan refleksi akh-
ir masyarakat tersebut dalam mencari dan membentuk sistem politik 
yang dianggap ideal sebagai mekanisme  untuk mengatur tata cara atau 
pola kehidupan dalam masyarakat sebagaimana yang didambakan. Pe-
mikiran politik tersebut dapat berupa ide kritis, konservatif dan utopis. 

Pemikiran politik yang mencoba memikirkan bentuk sistem poli-
tik yang akan diterapkan di Indonesia bila diurut berdasarkan waktu 
telah muncul dan berkembang jauh sebelum negara Indonesia itu lahir, 
yakni sekitar awal abad keduapuluh, termasuk didalamnya pemikiran 
politik Islam. Bahkan, yang pertama kali muncul di Indonesia adalah 
pemikiran politik Islam. Kemunculan pemikiran politik Islam ini kemu-
dian disusul oleh pemikiran politik lainnya seperti nasionalis sekuler 
dan komunis.



1756

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Walaupun sebagai sebuah pemikiran politik yang pertama kali 
lahir, pemikiran politik Islam tetap saja berhasil dikalahkan oleh pe-
mikiran politik-pemikiran politik lainnya. Pemikiran politik Islam yang 
menginginkan terbentuknya negara yang berlandaskan Islam tetap saja 
belum mendapat tempat di hati sebagian besar rakyat Indonesia. Ini 
tentunya sangat mengherankan mengingat sebagian besar (mayoritas) 
rakyat Indonesia beragama Islam. Bahkan hingga saat ini, Islam tetap 
saja berada pada posisi yang termarginalkan dalam dunia perpolitikkan 
Indonesia yang malah mendekati sekularisasi. 

Gejala sekularisasi yang berkembang saat ini bukannya untuk per-
tama kali terjadi. Jauh sebelum negara ini terbentuk, gejala ini sudah 
mulai tampak. Angin sekularisme tersebut dihembuskan oleh golongan 
nasionalis sekuler dan komunis. Tentu saja, gejala-gejala tersebut tidak 
dibiarkan begitu saja oleh golongan Islam. 

Pertentangan hebat antara Islam dan aliran-aliran lainnya di Indo-
nesia di kemudian hari menimbulkan polemik yang berkepanjangan 
antara Islam dan nasionalisme sekuler, menyusul setelah dicapnya ko-
munisme sebagai aliran terlarang oleh penjajah Belanda. Polemik Islam 
dan nasionalisme sekuler tersebut lebih mencuat antara Muhammad 
Natsir versus Soekarno.

Muhammad Natsir, yang mewakili Islam, berusaha menentang arus 
sekularisme yang dihembuskan nasionalisme sekuler yang diwakili 
Ir. Soekarno. Melalui kumpulan tulisannya yang berjudul Persatuan 
Agama dan Negara Muhammad Natsir menyangkal argumentasi Ir. 
Soekarno yang dimuat dalam artikel Apa Sebab Turki Memisahkan 
Agama dengan Negara.

Dengan dipublikasikannya Persatuan Agama dan Negara tersebut 
Muhammad Natsir memulai perjuangannya untuk memperkenalkan pe-
mikiran politiknya dalam menjadikan Islam sebagai bagian yang tidak 
terpisahkan dari perpolitikkan Indonesia. Dalam berbagai kesempatan 
dan media beliau tak putus-putusnya untuk memperkenalkan pemikiran 
politik Islamnya.

Muhammad Natsir merupakan salah seorang tokoh-tokoh pemi-
mpin nasional yang berasal dari Minangkabau, disamping tokoh-tokoh 
pemimpin nasional lainnya yang berasal dari daerah yang sama seperti; 
H. Agus Salim, Muhammad Hatta, Sutan Sjahrir dan Buya Hamka.

Selain dikenal sebagai seorang pemikir, Muhammad Natsir juga 
termasuk seorang negarawan, politisi dan da’i yang ulung. Dalam 
kehidupan politiknya bersama-sama dengan partai politik Masyumi, 



1757

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Muhammad Natsir berusaha mempertahankan dan menjadikan Islam 
sebagai sebuah ideologi di Indonesia. Upaya-upaya tersebut tampak 
dengan jelas dalam sidang-sidang Konstituante.

Sepanjang karir politik Muhammad Natsir pernah dipercaya dan 
diangkat dalam dua jabatan penting pemerintahan, jabatan dalam lem-
baga legislatif dan jabatan puncak dalam politik kepartaian. 

Jabatan dalam pemerintahan yang pernah diembannya adalah se-
bagai Menteri Penerangan Republik Indonesia dari tahun 1946-1949 
dan jabatan puncak dalam pemerintahan yakni sebagai Perdana Ment-
eri selama satu tahun, 1949-1950, sebelum beliau dijatuhkan oleh “la-
wan-lawan” politiknya. Dalam lembaga legislatif, Muhammad Natsir 
pernah dipercaya menjadi anggota Parlemen Republik Indonesia dari 
tahun 1950 hingga 1958 sekaligus menjadi anggota Konstituante Re-
publik Indonesia sejak tahun 1956-1958. Dalam bidang kepartaian, 
setelah tiga tahun menjadi anggota biasa partai Masyumi, beliaupun 
dipercaya sebagai Ketua Umum partai tersebut. Jabatan Ketua Umum 
ini dipegangnya hingga tahun 1958, dua tahun sebelum partai tersebut 
dibubarkan pada Orde Lama oleh “Penguasa Tunggal”, Ir. Soekarno.

Muhammad Natsir adalah seorang negarawan yang tak pernah 
menyerah dan surut dalam memperjuangkan apa yang dianggapnya ter-
baik bagi bangsa dan negaranya. Ia tak segan-segan melawan “orang 
kuat” bangsa waktu itu. Bahkan ketika ia sudah memasuki usia senja 
perjuangannya tak pernah surut.

Ketika bangsa dan negara dalam kediktatoran Ir. Soekarno, beli-
au lebih memilih menjauhkan diri dari politik di Jakarta dan ikut serta 
membela hak-hak rakyat yang menuntut keadilan di daerah-daerah den-
gan turut dalam PRRI (Pemerintahan Revolusioner Republik Indo-
nesia).

Dalam masa Orde Baru, dibawah pimpinan Presiden Soeharto dari 
tahun 1967 hingga 1998 Muhammad Natsir masih mengingatkan pe-
merintahan waktu itu memperhatikan hak-hak rakyat banyak. Bentuk 
nyata tindakan beliau tersebut adalah dengan turut menandatangani Pe-
tisi 50 bersama sejumlah tokoh bangsa lainnya. 

Pemikiran politik Muhammad Natsir tentang penyatuan Islam da-
lam negara Republik Indonesia sampai sekarang masih mewarnai din-
amika perpolitikkan bangsa. Hal tersebut tampak dari adanya sejumlah 
usaha-usaha para politisi yang menuntut diberlakukannya syariat Islam 
di Indonesia dengan berbagai cara mereka.

Berdasarkan pemaparan di atas, maka tulisan ini akan menjawab 



1758

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

“apa isi pemikiran politik Muhammad Natsir tentang hubungan Is-
lam dan negara? Bagaimana cara Muhammad Natsir merealisasikan  
pemikiran politiknya?”

 Sebagai sebuah bagian dari ilmu politik, pemikiran politik telah 
menempatkan posisinya yang penting dan mendasar dalam menentukan 
corak bentuk ilmu politik yang berlaku di suatu tempat, begitu dalam 
penerapannya.

Pemikiran politik (political thought) dalam khazanah Bahasa In-
ggris diartikan dengan political theory yang hubungannya setidaknya 
ditemukan tiga kemungkinan. Pertama, pengertian teori lebih luas cak-
upannya daripada pengertian pemikiran saja, apabila dalam pengertian 
teori itu kita masukkan hal-hal yang tidak ada hubungan dengan pe-
mikiran. Kedua, pemikiran politik lebih luas cakupannya daripada te-
ori, apabila kita berpendapat bahwa teori pada dasarnya tidak lebih dari 
hanya satu bentuk pemikiran. Ketiga, ada bidang-bidang yang hanya 
dicakup oleh teori saja, sehingga tidak ada hubungannya sama seka-
li dengan pemikiran, dan sebaliknya mungkin pula ada bidang-bidang 
yang hanya dicakup oleh pemikiran saja sehingga tidak berhubungan 
dengan teori.

Wacana (discourse) tentang teori politik—oleh Vernon van Dyke 
sebagaimana dikutip A. Rahman Zainuddin—menyatakan bahwa “the 
word theory is full of ambiguity” (istilah teori penuh dengan makna 
ganda). Lebih lanjut, Vernon van Dyke menyatakan bahwa pengertian 
tentang teori diantaranya adalah: pemikiran (thoughts), dugaan (conjec-
ture) atau juga gagasan (ideas). Berdasarkan hal itu, van Dyke meny-
impulkan bahwa: thus, political theory is political thoughts or politi-
cal speculations, and all three terms involve the expression of political 
ideas or philosophizing about government. (Dengan demikian, teori 
politik merupakan pemikiran politik atau renungan politik dan ketiga 
istilah tersebut melibatkan ekspresi gagasan politik atau filosofi tentang 
pemerintahan).

Sementara itu, perkembangan pemikiran politik dan partai politik 
di Indonesia sendiri dapat digolongkan ke dalam lima garis besar aliran 
dan partai. Kelima aliran tersebut antara lain; Nasionalisme Radikal, 
Tradisionalisme Jawa, Islam, Sosialisme Demokrat dan Komunisme. 

 (Lebih jelas lihat Gambar I di bawah ini)



1759

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Gambar I: Partai Politik dan Aliran Pemikiran Politik
             

Sumber: Herberth Feith dan Lance Castles (ed.) Pemikiran Politik In-
donesia 1945-1965. Jakarta: LP3ES, 1988.

Bagan tersebut diatas menggambarkan kelima aliran pemikiran 
yang berbeda yang dikaitkan dengan 4 partai politik yang besar. Lebih 
lanjut, berdasarkan bagan di atas dapat diketahui bahwa Herberth Feith 
dan Lance Castles mencoba membagi aliran pemikiran politik Islam 
berada pada dua partai besar yaitu Masyumi dan Nahdhatul ‘Ulama 
(NU). Namun, dibalik kesamaan aliran, kedua partai tersebut juga turut 
dipengaruhi oleh dua aliran pemikiran yang bersifat non-Islam. Dima-
na, Masyumi, sebagai kelompok reformis, lebih banyak dipengaruhi 
oleh aliran Sosialisme Demokrat. Sementara NU lebih banyak dipen-
garuhi oleh aliran Tradisionalisme Jawa.

Melalui bagan tersebut Herberth Feith dan Lance Castles telah 
menggolongkan Muhammad Natsir kedalam golongan Islam Reformis. 
Kesimpulan ini tidak dapat disalahkan karena memang sejalan dengan 
posisi beliau sebagai salah seorang anggota Masyumi dan termasuk 
yang memiliki kedudukan yang signifikan di partai tersebut.

Untuk menentukan apa isi pemikiran Muhammad Natsir ten-
tang hubungan Islam dan negara, maka ada baiknya dijelas-
kan dahulu tiga paradigma yang dapat menjelaskan hubungan Is-
lam dan negara yang dikemukakan oleh sosiolog teoritisi politik 



1760

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Islam. Teori hubungan antara Islam dan negara tersebut antara lain 

:
a.	 Paradigma Integralistik (Unified Paradigm)
Dalam Paradigma Integralistik agama dan negara menyatu (integrat-

ed). Wilayah agama meliputi politik atau negara. Negara merupa-
kan lembaga politik dan keagamaan sekaligus. Menurut paradig-
ma ini kepala negara merupakan pemegang kekuasaan agama dan 
kekuasaan politik.

	 Paradigma Integralistik ini kemudian melahirkan paham negara-ag-
ama dimana kehidupan kenegaraan diatur dengan menggunakan 
prinsip keagamaan. Paradigma ini banyak dianut oleh kaum Syi’ah 
dan juga sebagian kalangan Sunni Konservatif.

b.	 Paradigma Simbiotik (Symbiotic Paradigm)
	 Agama dan negara menurut pandangan ini berhubungan secara 

simbiotik, yaitu suatu hubungan timbal balik yang saling membu-
tuhkan. Dalam hal ini, agama membutuhkan negara karena dengan 
negara agama dapat berkembang. Sebaliknya, negara juga memer-
lukan agama, karena dengan agama negara dapat berkembang da-
lam bimbingan etika dan moral spiritual. Tokoh pendukung para-
digma ini adalah Abu Al-Hassan, Al Mawardy dan Ibnu Taimiyah.

	 Kualitas simbiotik antara agama dan negara secara sederhana dapat 
digambarkan sebagai berikut:

Gambar II: Model Kualitas Simbiotik antara Agama dan Negara 

                I                                  II                                III

 

Sumber: Marzuki Wahid dan Rumadi. Fiqh Madzhab Negara: Kritik 
Atas Politik Hukum Islam di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2001

Keterangan: 
N = Negara			   A = Agama
Pada Gambar I di atas, negara cenderung ke negara-sekuler daripa-

da ke negara-agama, karena aspek keagamaan yang masuk ke wilayah 
negara sedikit. Gambar II menunjukkan bahwa aspek agama yang ma-

NN N A A A 



1761

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

suk kedalam wilayah negara lebih banyak dibandingkan Gambar I, se-
hingga sekitar 50 % konstitusi negara diisi oleh hukum agama. Sedang-
kan pada Gambar III diketahui bahwa sekitar 75 % konstitusi negara 
dipengaruhi oleh agama. Model ini sangat mendekati negara-agama, 
bahkan bisa dikatakan sebagai sebuah negara-agama.

c. Paradigma Sekularisitik (Secularistic Paradigm)
Paradigma ini membantah kedua paradigma di atas dengan mengan-

jurkan pemisahan (disparitas) agama atas negara dan pemisahan negara 
atas agama. Dalam konteks Islam, paradigma ini menolak pendasaran 
negara Islam atau paling tidak, menolak determinasi Islam pada bentuk 
tertentu dari negara. Pemarkasa gagasan sekularistik ini salah satunya 
adalah Ali Abd Ar-Raziq. 

Pemikiran politik yang ada pada diri seseorang, baik yang diper-
oleh melalui proses perjalanan hidup pribadi atau dengan menggunakan 
referensi-referensi tertentu, akan menjadi berarti dan penting apabila 
ada upaya perealisasian berupa tindakan atau sikap politik. 

Dalam membahas upaya merealisasikan pemikiran politik ini maka 
penelitian ini menggunakan konsep tindakan atau sikap. 

Tindakan seseorang muncul dari kesadarannya sendiri sebagai sub-
yek dan dari situasi eksternal dalam posisinya sebagai obyek. Tindakan 
manusia itu dilakukan untuk mencapai tujuan-tujuan tertentu. Untuk 
itu, tindakan tersebut menggunakan cara, metode, prosedur dan teknik 
serta perangkat yang diperkirakan cocok.1 Apabila tindakan individu 
itu mempunyai makna atau arti subyektif bagi dirinya dan diarahkan 
kepada tindakan orang lain, maka menurut Weber, tindakan tersebut 
merupakan tindakan sosial.2

Sikap-sikap yang timbul biasanya dipengaruhi oleh berbagai ragam 
sistem keyakinan—misalnya pandangan keagamaan dan/atau pandan-
gan politis tentang dunia yang diyakini di dalam batin benar dan dianut 
secara sadar oleh banyak orang; sistem keyakinan ini dinamakan ide-
ologi. Penganut ideologi cenderung mentafsirkan semua fenomena dari 
sudut pandang ideologi mereka. 3

Perealisasian pemikiran ini dapat dilihat dari dua aspek, yakni as-
pek individu dan aspek organisatoris. Aspek individu dimaksudkan 
sebagai semua tindakan Muhammad Natsir yang mengatasnamakan 
1	 George Rietzer. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda. Jakarta: Rajawali Press, 

1992. Hal. 53.
2	  Ibid. Hal. 44
3	  Lyman Tower Sargent. Ideologi-Ideologi Politik Kontemporer: Sebuah Analisis Komparat-

if. Jakarta: Penerbit Erlangga, 1987. Hal. 2



1762

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

pribadi. Sedangkan, aspek organisatoris dimaksudkan sebagai semua 
kebijakan yang dihasilkan sebuah organisasi dimana kedudukan Mu-
hammad Natsir dalam organisasi tersebut signifikan. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian non survei4 dan mer-
upakan penelitian yang bersifat deskriptif, yaitu memberikan gambaran 
tentang topik yang hendak diteliti, yakni pemikiran politik Muhammad 
Natsir tentang hubungan Islam dan negara; yang terfokus pada peneli-
tian kepustakaan (library research)5.

Penelitian kepustakaan dilakukan dengan menggunakan karya-
karya tertulis, termasuk hasil penelitian, baik yang telah maupun yang 
belum dipublikasikan6. Oleh karena itu, pengumpulan data dimulai dari 
data pustaka primer (karya tokoh yang bersangkutan) yang kemudian 
didukung oleh data pustaka sekunder (karya orang lain yang menyang-
kut tokoh tersebut) dan data pustakan tersier (tulisan-tulisan yang tidak 
terkait dengan tokoh yang bersangkutan namun masih berhubungan 
dengan tema penelitian). 

Dengan demikian, data pustaka primer yang menjadi rujukan ada-
lah tulisan Muhammad Natsir yang berkaitan dengan politik, antara 
lain:
a.	 Agama dan Negara dalam Perspektif Islam dalam (ed). Endang 

Saefuddin Anshari dan LIPPM. Jakarta: Media Da’wah, 2001;
b.	 Capita Selecta dalam (ed). D. P. Sati Alimin. Jakarta: Bulan Bin-

tang, 1955;
c.	 Persatuan agama dan Negara dalam (ed). D. P. Sati Alimin. 

Padang: Yayasan Pendidikan Islam, 1968.
Disamping itu, juga digunakan beberapa buah buku karangannya 

yang tidak berkaitan dengan politik namun dapat membantu menjelas-
kan pemikiran politik Muhammad Natsir, seperti:
a.	 Fiqhud Da’wah. Malaysia: International Islamic Federation of 

Student Organization, 1981;
b.	 Pesan Perjuangan Seorang Bapak dalam  (ed). A. W. Pratiknya. 

Jakarta: Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, 1989;
c.	 Kebudayaan Islam dalam Perspektif Sejarah dalam (ed). H. En-

dang Saefuddin Anshari. Jakarta: Girimukti Pustaka, 1988.
Selain data pustaka primer, juga digunakan data pustaka sekunder 

yang berisi karangan orang lain tentang dirinya, seperti:
4	 Erna Widodo dan Mukhtar. Konstruksi Ke Arah Penelitian Deskriptif. Yogyakarta: Avyrouz, 

2000. Hal. 89
5	 Ibid. Hal. 4
6	 I Gusti Ngurah Agung. Metode Penelitian Sosial Pengetahuan dan Pemakaian Praktis I. 

Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1992. Hal. 9



1763

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

a.	 Yusuf Abdullah Puar (ed). Muhammad Natsir: 70 Tahun Ke-
nang-Kenangan Kehidupan dan Perjuangan. Jakarta: Pustaka 
Antara, 1978.

b.	 Drs. Ahmad Suhelmi, MA. Soekarno Versus Natsir: Kemenan-
gan Barisan Megawati Reinkarnasi Nasionalis Sekuler. Jakarta: 
Darul Falah, 1999.

c.	 Dr. Thohir Luth. M. Natsir Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta: 
Gema Insani Press, 1999;

d.	 Ajip Rosidi. M. Natsir Sebuah Biografi. Jakarta: PT Girimukti 
Pustaka, 1990.
Selain data pustaka primer dan sekunder sebagaimana yang dise-

butkan sebelumnya, data kepustakaan yang lainnya diperoleh dari ar-
tikel-artikel surat kabar, seperti: 
a.	 M. Natsir Tokoh Pemersatu Bangsa (SKJ. No. 241 Juli 2001);
b.	 Riwayat Hidup M. Natsir (Republika, 17 Juli 2001);
c.	 Masyumi Tragedi Politik Jalan Lurus (Republika 17 Juli 2001);
d.	 M. Natsir Ada Tempat Untuk Berkaca (Republika 17 Juli 2001).

Dengan ketentuan-ketentuan tersebut diatas, maka tulisan ini dis-
usun dengan menggunakan tahapan-tahapan analisa sebagai berikut7:
1)	 Deskripsi, yaitu menguraikan secara teratur seluruh konsepsi to-

koh,
2)	 Kesinambungan-historis, yaitu melihat benang merah dalam 

pengembangan pemikiran tokoh bersangkutan yang bersifat ekster-
nal dan internal.

3)	 Interpretasi, yaitu mengungkap arti dan nuansa yang dimaksud to-
koh secara khas dalam karyanya. 

Pembahasan
A. Hubungan Islam dan Negara

Polemik antara Muhammad Natsir dan Soekarno tentang hubungan 
agama dan negara memang cukup tajam. Disaat Soekarno menyatakan 
bahwa tidak ada ijma ulama yang menyatakan bahwa agama dan negara 
harus bersatu, maka Muhammad Natsir kemudian menjawab pernyata-
an tersebut dengan mengatakan ”Mana pulakah ijma-ijma ulama yang 
mengatakan agama dan negara tidak harus bersatu?”8 Dari pernyataan 
tersebut dapatlah dipahami bahwa Muhammad Natsir menginginkan 

7	 Anton Bakker dan Achmad Charis Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta: 
Kanisius, 1990.  Hal. 63-65

8	 M. Natsir. Agama dan Negara dalam Perspektif Islam, dalam (ed) Endang Saefuddin An-
shari dan LIPPM. Jakarta: Media Dakwah, 2001. Hal. 81



1764

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

adanya penyatuan antara agama dan negara.
Beliau mengutarakan bahwa agama membutuhkan negara se-

bagaimana dikutip di bawah ini:
Untuk menjaga supaya aturan-aturan dan patokan-patokan itu dapat 

berlaku dan berjalan sebagaimana mestinya, perlu dan tidak boleh ti-
dak, harus ada suatu kekuatan dalam pergaulan hidup, berupa kekua-
saan dalam negara.9

Begitupun sebaliknya, Muhammad Natsir beranggapan bahwa neg-
ara membutuhkan Islam seperti dalam pernyataannya:

Hanyalah yang dibawakan oleh Nabi Muhammad saw. ialah be-
berapa patokan untuk mengatur negara, supaya negara itu menjadi kuat 
dan subur, dan boleh menjadi wasilah yang sebaik-baiknya untuk men-
capai tujuan hidup manusia yang berhimpun dalam negara itu, untuk 
keselamatan diri dan masyarakat, untuk kesentosaan perseorangan dan 
kesentosaan umum.10

Sebagai contoh dari adanya hubungan antara keduanya adalah 
mengenai penyakit masyarakat, seperti minum-minuman keras, pen-
curian, perjudian, prostitusi, yang kesemuanya merupakan larangan-la-
rangan dalam agama. Bila suatu negara berdasarkan agama maka tidak 
diperlukan adanya keputusan bersifat kenegaraan untuk membasminya, 
sebab negara tersebut akan langsung menindaknya. Sebaliknya, apabila 
negara tersebut tidak mengikuti apa yang telah dilarang maka negara 
tersebut akan mengalami kemunduran dan bahkan kehancuran. Lebih 
jelasnya, Muhammad Natsir mengatakan: 

“Progress” manakah yang akan terhalang, apabila pemabukan dan 
kecabulan dibasmi dengan keras, kemajuan ekonomi manakah yang 
akan terseret, apabila lintah darat yang menghisap darah rakyat yang 
miskin itu tidak diberi hidup; progress politik yang macam mana pu-
lakah yang akan terhalang apabila orang-orang yang duduk memegang 
kekuasaan itu diharuskan berakhlak dan berbudi pekerti yang baik; 

“to be” yang mana pulakah yang tak akan tercapai apabila ru-
mah-rumah tangga yang bersusun menjadi negara diatur dengan me-
nentukan hak dan kewajiban berumah tangga serta hak waris mewarisi 
sebagaimana ditentukan dalam Islam itu?”11

Contoh yang dikemukakan diatas merupakan hukum yang telah 
ditetapkan secara pasti dalam Al-Qur’an dan Al-Hadits. Bagaimana 
9	  Ibid. Hal. 78
10	 Ibid. Hal. 83
11	 Ibid. Hal. 87



1765

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

dengan yang tidak ditetapkan di antara keduanya? Untuk itu, Muham-
mad Natsir setuju dengan menggunakan ijtihad untuk hal-hal yang be-
lum ada ketetapannya dalam Islam. Beliau menyadari bahwa Islam ti-
daklah mengatur semua hal yang selalu berkembang dan berubah sesuai 
zaman. Beliau mengatakan:

“Adapun unsur-unsur yang diluar hal-hal yang telah ditetapkan 
agama semuanya boleh kita menurut zaman, dengan cara-cara mu-
nasabah, dan tidkan melanggar hukum-hukum yang telah ditetapkan. 
Boleh diadakan peraturannya dengan ijtihad pada zaman kita sekarang, 
disusun dengan permusyawarahan antara orang-orang ahlli dalam mas-
ing-masing urusan.”12

Tambah Muhammad Natsir, peraturan dan sistem kenegaraan yang 
diingini apabila ditemui di negara-negara lain maka itu boleh diambil 
datau dijiplak. Beliau memiliki pendapat:

“Dan bila sudah ada aturan dan sistem yang dikehendaki itu ter-
dapat di lain-lain negara, kita umat Islam ada hak untuk mencontoh 
dari negara itu selama tidak ada berlawanan  atau bertentangan dengan 
aturan-aturan yang diadakan Islam. Sebab tiap-tiap hasil kebudayaan, 
bukanlah monopolinya salah satu bangsa atau salah satu negara saja.”13

Namun, tentu saja, peraturan yang diikuti tersebut haruslah didasar-
kan atas ajaran-ajaran agama. Dengan kata lain, bahwa aturan-aturan 
tersebut haruslah disaring, bukan hanya sekedar menerima dan men-
jiplak. Sikap Muhammad Natsir ini mencerminkan dirinya sebagai seo-
rang yang terbuka terhadap perbedaan dan tidaklah menganggap nega-
ranya adalah yang terbaik dengan menganggap rendah negara lain.

Walaupun Rasulullah Saw. tidak pernah mengeluarkan suatu hadits 
pun tentang kewajiban mendirikan negara dan bahwa keduanya saling 
memerlukan, namun itu bukan berarti hanya sebagian dari agama dan 
sebagian lainnya dihilangkan dari negara. Lebih jelas Muhammad Nat-
sir berpendapat:

“Islam yang hanya diberikan kesempatan untuk menempel-nem-
pelkan ajarannya sedikit-sedikit disana sini bila cukup mendapat suara 
separoh tambah satu itupun sebelum distem. Parlemennya tidak bu-
ru-buru dibubarkan oleh ia punya Fuehrer und Staate Praesident, Islam 
yang begitu bukanlah Islam yang yang subur, bukan Islam yang segar, 
bukan Islam yang merdeka, melainkan Islam yang layu, Islam yang 
lumpuh. Islam, kalau boleh kita disini memakai istilah Hitler; Islam im 

12	 Ibid. Hal. 88
13	 Ibid. 



1766

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Schutzschaft, Islam dibawah perlindungan”14

B. Cara Muhammad Natsir Merealisasikan Pemikiran Politik
Walaupun sama-sama berkehendak membentuk sebuah Indonesia 

yang berlandaskan Islam, namun perjuangan yang ditempuhnya berbe-
da dengan perjuangan para tokoh Islam lainnya.

Gagasan Muhammad Natsir tentang Islam dan negara banyak di-
ungkapkan dalam tulisan-tulisan beliau pada majalah Pembela Islam 
dan Pandji Islam. Pengungkapan gagasan-gagasan yang dimuat dalam 
berbagai tulisan tersebut menunjukkan kapabilitas beliau sebagai seo-
rang intelektual dan pemikir. Sehingga, gagasan yang dihadirkannya 
ke dalam bentuk ilmiah tersebut dapat diuji kebenarannya dan dapat 
diterima oleh berbagai kalangan luas.

Riwayat pendidikan yang pernah ditempuh beliau, baik secara for-
mal yaitu ketika berada di HIS, MULO, dan AMS; maupun secara in-
formal yang diperoleh beliau ketika belajar di JIB dan PERSIS telah 
membentuk pemikiran beliau. Apalagi, pemikiran ini didukung oleh 
kemampuan beliau dalam menguasai berbagai bahasa hingga memun-
gkinkan beliau untuk dapat berinteraksi dan membaca karangan-karan-
gan berbahasa asing, seperti dalam bahasa Inggris, bahasa Latin, bahasa 
Arab, dan bahasa Prancis. 

Tidaklah berlebihan bila Muhammad Natsir dapat digolongkan ke 
dalam orang-orang yang dinamakan kaum cendekiawan, yang menurut 
Harsja W. Bachtiar15 merupakan individu-individu yang mempersoal-
kan kebenaran pengetahuan yang dimiliki atau diperoleh dan yang 
mengembangkan pengetahuan tersebut lebih lanjut. Individu-individu 
yang menyatakan pemikiran dan perasaan mereka dengan uraian-uraian 
lisan ataupun tulisan dengan gaya terus terang ataupun gaya seni. 

Muhammad Natsir adalah sosok yang lebih condong mewujudkan 
gagasannya tentang negara Islam melalui jalan legal konstitusional. 
Beliau lebih memilih cara yang sesuai dan tidak bertentangan dengan 
Undang-Undang Dasar (UUD) yang tengah berlaku. Hal ini tentunya 
memudahkan beliau dalam menyampaikan pemikirannya dan meng-
hindari pertentangan-pertentangan yang serius dengan berbagai kom-
ponen bangsa lainnya. 

14	 Ibid. Hal. 92
15	 Hasja W. Bachtiar. “Kaum Cendekiawan di Indonesia: Suatu Sketsa Ideologi”  dalam 

Cendekiawan dan Politik (ed). Aswolo Mahasin dan Ismed Natsir. Jakarta: LP3ES, 1983. 
Hal. 79



1767

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Walaupun sistem politik yang sedang dijalankan tidak bersifat aspi-
ratif dengan pemikirannya, Muhammad Natsir lebih memilih masuk ke 
dalam sistem politik tersebut dan merubahnya dari dalam.

Bentuk nyata perwujudan gagasan melalui jalur legal konstitusion-
al ini ditampakkan dengan perjuangan yang dilakukan Muhammad 
Natsir bersama-sama partai Masyumi. Masyumi bagi beliau merupakan 
sebuah kendaraan politik untuk turut berkecimpung dalam politik dan 
turut menentukan perjalanan bangsa. 

Dengan Masyumi beliau tergabung dengan lembaga yang ber-
wenang mensyahkan UUD dan peraturan kenegaraan lainnya, yang 
oleh UUD yang berlaku waktu itu UUD Sementara dilimpahkan keda-
lam lembaga parlemen atau Dewan Perwakilan Rakyat. Jabatan sebagai 
anggota partai tersebut diembannya dari tahun 1950 hingga tahun 1958. 

Peran nyata Muhammad Natsir melalui jalur legal konstitusional 
ini kian nyata di saat ia kemudian terpilih masuk ke dalam lembaga 
Konstituante, yang menurut pasal 34 UUDS RI, bertugas bersama-sa-
ma pemerintah menetapkan UUD yang baru sebagai pengganti UUDS 
ini. 16 Jabatan sebagai anggota Konstituante dipegang oleh beliau sejak 
dibentuknya lembaga ini pada tahun 1956 hingga akhirnya beliau kelu-
ar dari lembaga tersebut pada tahun 1958.

Keterlibatan Muhammad Natsir dalam lembaga perwakilan terse-
but menunjukkan bahwa ia termasuk yang menjunjung demokrasi. Se-
bab, sebuah sistem pemerintahan yang demokratis dilakukan menurut 
jalur perwakilan yang timbul dari adanya perbedaan-perbedaan dalam 
warga negara. Badan perwakilan tersebut biasanya disebut parlemen17 
yang membentuk dan menyatakan kehendak (volente generale) dalam 
bentuk undang-undang, dimana pembentukkan badan perwakilan terse-
but sebagian besar terlaksana dengan usaha-usaha partai politik.18

Hal ini memang benar dan sejalan dengan fungsi partai politik itu 
sendiri. Dimana, salah satu tugas partai politik adalah menyalurkan 
aneka ragam pendapat dan aspirasi masyarakat dan mengaturnya se-
demikian rupa sehingga kesimpangsiuran pendapat dalam masyarakat 
berkurang. Pendapat dan aspirasi tersebut, setelah digabung kemudian 
diolah dan dirumuskan dalam bentuk yang teratur.

Semua kegiatan di atas dilakukan oleh partai, yang selanjutnya 

16	C. S.  T. Kansil. Hukum Tata Pemerintahan Indonesia. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1984. Hal. 
141

17	Koentjoro Poerbopranoto. Sedikit tentang Sistem Pemerintahan Demokrasi. Bandung dan 
Jakarta: PT. Eresco, 1978. Hal. 38

18	 Ibid, hal. 53



1768

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

merumuskannya sebagai usul kebijaksanaan. Usul kebijaksanaan ini di-
masukkan dalam program partai untuk diperjuangkan dan disampaikan 
kepada pemerintah agar dijadikan kebijakan umum (public policy).19 

Muhammad Natsir tidak menyetujui bentuk perjuangan yang 
dilakukan tokoh Islam lainnya yang cenderung menggunakan kekerasan 
dan benturan, seperti S. M. Kartosuwiryo dengan NII (Negara Islam In-
donesia)-nya dan Daud Beureueh dengan DI/TII (Darul Islam/Tentara 
Islam Indonesia)-nya. Walaupun sama-sama berkehendak untuk me-
majukan Islam ke dalam kehidupan perpolitikkan, namun, Muhammad 
Natsir tidak setuju terhadap bentuk perjuangan yang menggunakan sen-
jata yang dilakukan tokoh-tokoh tersebut karena akan meminta banyak 
korban anak negeri. Walaupun harus terjadi sebuah revolusi dalam neg-
ara, namun bentuk revolusi yang diinginkan beliau haruslah revolusi 
tanpa darah.

Ketidaksetujuan Muhammad Natsir terhadap perjuangan tokoh-to-
koh Islam lain tersebut, selain karena perjuangan tersebut bersifat an-
gkat senjata, juga karena perjuangan tokoh-tokoh tersebut berusaha 
untuk memisahkan diri dari negara kesatuan—suatu hal yang pernah 
dipertahankan beliau. Dimana, melalui Mosi Integral, beliau mem-
pelopori pengembalian bentuk negara dari federalisme menjadi bentuk 
negara kesatuan. 

SIMPULAN
Setelah mengadakan penelitian yang telah dibahas pada bagian-ba-

gian sebelumnya dapat diketahui bahwa tujuan yang hendak dicapai 
oleh Muhammad Natsir dengan pemikirannya tentang hubungan agama 
dan negara, menurut penulis, adalah untuk menangkal dan menentang 
tiap usaha yang ingin memisahkan agama dari negara di Indonesia.

Pemikiran politik Muhammad Natsir tentang agama dan negara bila 
dikaitkan dengan teori tentang hubungan agama dan negara tergolong 
kedalam Paradigma Simbiotik (Symbiotic Paradigm) yang menyatakan 
bahwa hubungan agama dan negara bersifat timbal balik dan saling 
memerlukan. Walaupun demikian, beliau mengakui bahwa agama dan 
negara adalah dua hal yang berdiri sendiri.

Upaya beliau dalam mewujudkan pemikiran politiknya dengan 
mempertemukan Islam dan negara tersebut adalah melalui perjuangan 
yang bersifat ilmiah dengan tulisan-tulisan yang terstruktur secara aka-
demis. Kemudian, upaya legal konstitusional dan demokrasi adalah jalan 
19	 Miriam Budiardjo. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1977. 

Hal. 163



1769

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

yang ditempuh Muhammad Natsir dalam mewujudkan pemikirannya. 
Upaya ini tampak dari keanggotaannya dalam partai politik Masyumi 
dan menjadi bagian dari Konstituante. Namun, kesemua upaya tersebut 
beliau, yang penting adalah tetap berada daam bingkai negara kesatuan 
republik Indonesia dan tanpa  harus mengangkat senjata sebagaimana 
upaya yang dilakukan tokoh-tokoh Islam lainnya.

Daftar Pustaka

Bachtiar, Hasja W. 1983. “Kaum Cendekiawan di Indonesia: Suatu 
Sketsa Ideologi”  dalam Cendekiawan dan Politik (ed). Aswolo 
Mahasin dan Ismed Natsir. Jakarta: LP3ES.

Bakker, Anton dan Achmad Charis Zubair. 1990. Metodologi Peneli-
tian Filsafat. Yogyakarta: Kanisius.  

Budiardjo, Miriam. 1977. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: PT. 
Gramedia Pustaka Utama. 

Kansil, C. S.  T. 1984. Hukum Tata Pemerintahan Indonesia. Jakarta: 
Ghalia Indonesia.

Luth, Dr. Thohir. 1999. M. Natsir Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta: 
Gema Insani Press.

Natsir, Muhammad. 2001. Agama dan Negara dalam Perspektif Islam 
dalam (ed). Endang Saefuddin Anshari dan LIPPM. Jakarta: Media 
Da’wah.

1955. Capita Selecta dalam (ed). D. P. Sati Alimin. Jakarta: 
Bulan Bintang.
1968. Persatuan agama dan Negara dalam (ed). D. P. Sati Alimin.
Padang: Yayasan Pendidikan Islam.
1981. Fiqhud Da’wah. Malaysia: International Islamic Federation of 

Student Organization.
1989. Pesan Perjuangan Seorang Bapak dalam  (ed). A. W. Pratiknya. 

Jakarta: Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia.
1988. Kebudayaan Islam dalam Perspektif Sejarah dalam (ed). H. En-

dang Saefuddin Anshari. Jakarta: Girimukti Pustaka.
Poerbopranoto, Koentjoro. 1978. Sedikit tentang Sistem Pemerintahan 

Demokrasi. Bandung dan Jakarta: PT. Eresco.
Puar, Yusuf Abdullah (ed). 1978. Muhammad Natsir: 70 Tahun Ke-

nang-Kenangan Kehidupan dan Perjuangan. Jakarta: Pustaka An-
tara.



1770

Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Rietzer, George. 1992. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma 
Ganda. Jakarta: Rajawali Press. 

Rosidi, Ajip. 1990. M. Natsir Sebuah Biografi. Jakarta: PT. Girimukti 
Pustaka.

Suhelmi MA, Drs. Ahmad. 1999. Soekarno Versus Natsir: Kemenan-
gan Barisan Megawati Reinkarnasi Nasionalis Sekuler. Jakarta: 
Darul Falah. 

Zainuddin, A. Rahman. 1990. “Pemikiran Politik”, Jurnal Ilmu Politik 
No. 7. Jakarta: AIPI.


