Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan
Islam dan Negara

Irwan Iskandar, S.IP, MA
Abstract

This writing discusses political thought of Muhammad Natsir regarding
to relationship between Islam and state. Discussion about this theme has
been taken place early years before Indonesian independence and kept con-
tinuing after it. One of the discussions was led by Muhammad Natsir who
tried to unite Islam and state in Indonesia. Therefore this writing anwers the
two following questions, which are; what is the islamic political thought
of Muhammad Natsir and how did he realize his islamic political thought?
To understand this topic this writing uses the discourse of political theory,
the five mainstreams of Indonesian political thought and parties, and the
three paradigms regarding to relationship of Islam and state, which are; Uni-
fied Paradigm, Symbiotic Paradigm and Secularistic Paradigm. The result
of this writing is that islamic political thoughts of Muhammad Natsir can
be categorized as Symbiotic Paradigm, since he tried hard to unite Islam
and state in Indonesia. Ways he took to realize his political thoughts were
through scientific writing, legal constitution, democracy and remained still
in the framework of Indonesian unitary state.

Keywords: Muhammad Natsir, Islamic Political Thought, Indonesia.

Pendahuluan

Pemikiran politik pada dasarnya merupakan bagian terpenting da-
lam politik, baik sebagai sebuah ilmu pengetahuan maupun dalam pen-
gaplikasiannya dalam belahan bumi mana saja. Pemikiran politik yang
hadir pada sebuah masyarakat pada dasarnya merupakan refleksi akh-
ir masyarakat tersebut dalam mencari dan membentuk sistem politik
yang dianggap ideal sebagai mekanisme untuk mengatur tata cara atau
pola kehidupan dalam masyarakat sebagaimana yang didambakan. Pe-
mikiran politik tersebut dapat berupa ide kritis, konservatif dan utopis.

Pemikiran politik yang mencoba memikirkan bentuk sistem poli-
tik yang akan diterapkan di Indonesia bila diurut berdasarkan waktu
telah muncul dan berkembang jauh sebelum negara Indonesia itu lahir,
yakni sekitar awal abad keduapuluh, termasuk didalamnya pemikiran
politik Islam. Bahkan, yang pertama kali muncul di Indonesia adalah
pemikiran politik Islam. Kemunculan pemikiran politik Islam ini kemu-
dian disusul oleh pemikiran politik lainnya seperti nasionalis sekuler
dan komunis.

1755



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Walaupun sebagai sebuah pemikiran politik yang pertama kali
lahir, pemikiran politik Islam tetap saja berhasil dikalahkan oleh pe-
mikiran politik-pemikiran politik lainnya. Pemikiran politik Islam yang
menginginkan terbentuknya negara yang berlandaskan Islam tetap saja
belum mendapat tempat di hati sebagian besar rakyat Indonesia. Ini
tentunya sangat mengherankan mengingat sebagian besar (mayoritas)
rakyat Indonesia beragama Islam. Bahkan hingga saat ini, Islam tetap
saja berada pada posisi yang termarginalkan dalam dunia perpolitikkan
Indonesia yang malah mendekati sekularisasi.

Gejala sekularisasi yang berkembang saat ini bukannya untuk per-
tama kali terjadi. Jauh sebelum negara ini terbentuk, gejala ini sudah
mulai tampak. Angin sekularisme tersebut dihembuskan oleh golongan
nasionalis sekuler dan komunis. Tentu saja, gejala-gejala tersebut tidak
dibiarkan begitu saja oleh golongan Islam.

Pertentangan hebat antara Islam dan aliran-aliran lainnya di Indo-
nesia di kemudian hari menimbulkan polemik yang berkepanjangan
antara Islam dan nasionalisme sekuler, menyusul setelah dicapnya ko-
munisme sebagai aliran terlarang oleh penjajah Belanda. Polemik Islam
dan nasionalisme sekuler tersebut lebih mencuat antara Muhammad
Natsir versus Soekarno.

Muhammad Natsir, yang mewakili Islam, berusaha menentang arus
sekularisme yang dihembuskan nasionalisme sekuler yang diwakili
Ir. Soekarno. Melalui kumpulan tulisannya yang berjudul Persatuan
Agama dan Negara Muhammad Natsir menyangkal argumentasi Ir.
Soekarno yang dimuat dalam artikel Apa Sebab Turki Memisahkan
Agama dengan Negara.

Dengan dipublikasikannya Persatuan Agama dan Negara tersebut
Muhammad Natsir memulai perjuangannya untuk memperkenalkan pe-
mikiran politiknya dalam menjadikan Islam sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari perpolitikkan Indonesia. Dalam berbagai kesempatan
dan media beliau tak putus-putusnya untuk memperkenalkan pemikiran
politik Islamnya.

Muhammad Natsir merupakan salah seorang tokoh-tokoh pemi-
mpin nasional yang berasal dari Minangkabau, disamping tokoh-tokoh
pemimpin nasional lainnya yang berasal dari daerah yang sama seperti;
H. Agus Salim, Muhammad Hatta, Sutan Sjahrir dan Buya Hamka.

Selain dikenal sebagai seorang pemikir, Muhammad Natsir juga
termasuk seorang negarawan, politisi dan da’i yang ulung. Dalam
kehidupan politiknya bersama-sama dengan partai politik Masyumi,

1756



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Muhammad Natsir berusaha mempertahankan dan menjadikan Islam
sebagai sebuah ideologi di Indonesia. Upaya-upaya tersebut tampak
dengan jelas dalam sidang-sidang Konstituante.

Sepanjang karir politik Muhammad Natsir pernah dipercaya dan
diangkat dalam dua jabatan penting pemerintahan, jabatan dalam lem-
baga legislatif dan jabatan puncak dalam politik kepartaian.

Jabatan dalam pemerintahan yang pernah diembannya adalah se-
bagai Menteri Penerangan Republik Indonesia dari tahun 1946-1949
dan jabatan puncak dalam pemerintahan yakni sebagai Perdana Ment-
eri selama satu tahun, 1949-1950, sebelum beliau dijatuhkan oleh “la-
wan-lawan” politiknya. Dalam lembaga legislatif, Muhammad Natsir
pernah dipercaya menjadi anggota Parlemen Republik Indonesia dari
tahun 1950 hingga 1958 sekaligus menjadi anggota Konstituante Re-
publik Indonesia sejak tahun 1956-1958. Dalam bidang kepartaian,
setelah tiga tahun menjadi anggota biasa partai Masyumi, beliaupun
dipercaya sebagai Ketua Umum partai tersebut. Jabatan Ketua Umum
ini dipegangnya hingga tahun 1958, dua tahun sebelum partai tersebut
dibubarkan pada Orde Lama oleh “Penguasa Tunggal”, Ir. Soekarno.

Muhammad Natsir adalah seorang negarawan yang tak pernah
menyerah dan surut dalam memperjuangkan apa yang dianggapnya ter-
baik bagi bangsa dan negaranya. la tak segan-segan melawan “orang
kuat” bangsa waktu itu. Bahkan ketika ia sudah memasuki usia senja
perjuangannya tak pernah surut.

Ketika bangsa dan negara dalam kediktatoran Ir. Soekarno, beli-
au lebih memilih menjauhkan diri dari politik di Jakarta dan ikut serta
membela hak-hak rakyat yang menuntut keadilan di daerah-daerah den-
gan turut dalam PRRI (Pemerintahan Revolusioner Republik Indo-
nesia).

Dalam masa Orde Baru, dibawah pimpinan Presiden Soeharto dari
tahun 1967 hingga 1998 Muhammad Natsir masih mengingatkan pe-
merintahan waktu itu memperhatikan hak-hak rakyat banyak. Bentuk
nyata tindakan beliau tersebut adalah dengan turut menandatangani Pe-
tisi 50 bersama sejumlah tokoh bangsa lainnya.

Pemikiran politik Muhammad Natsir tentang penyatuan Islam da-
lam negara Republik Indonesia sampai sekarang masih mewarnai din-
amika perpolitikkan bangsa. Hal tersebut tampak dari adanya sejumlah
usaha-usaha para politisi yang menuntut diberlakukannya syariat Islam
di Indonesia dengan berbagai cara mereka.

Berdasarkan pemaparan di atas, maka tulisan ini akan menjawab

1757



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

“apa isi pemikiran politik Muhammad Natsir tentang hubungan Is-
lam dan negara? Bagaimana cara Muhammad Natsir merealisasikan
pemikiran politiknya?”

Sebagai sebuah bagian dari ilmu politik, pemikiran politik telah
menempatkan posisinya yang penting dan mendasar dalam menentukan
corak bentuk ilmu politik yang berlaku di suatu tempat, begitu dalam
penerapannya.

Pemikiran politik (political thought) dalam khazanah Bahasa In-
geris diartikan dengan political theory yang hubungannya setidaknya
ditemukan tiga kemungkinan. Pertama, pengertian teori lebih luas cak-
upannya daripada pengertian pemikiran saja, apabila dalam pengertian
teori itu kita masukkan hal-hal yang tidak ada hubungan dengan pe-
mikiran. Kedua, pemikiran politik lebih luas cakupannya daripada te-
ori, apabila kita berpendapat bahwa teori pada dasarnya tidak lebih dari
hanya satu bentuk pemikiran. Ketiga, ada bidang-bidang yang hanya
dicakup oleh teori saja, sehingga tidak ada hubungannya sama seka-
li dengan pemikiran, dan sebaliknya mungkin pula ada bidang-bidang
yang hanya dicakup oleh pemikiran saja sehingga tidak berhubungan
dengan teori.

Wacana (discourse) tentang teori politik—oleh Vernon van Dyke
sebagaimana dikutip A. Rahman Zainuddin—menyatakan bahwa “the
word theory is full of ambiguity” (istilah teori penuh dengan makna
ganda). Lebih lanjut, Vernon van Dyke menyatakan bahwa pengertian
tentang teori diantaranya adalah: pemikiran (thoughts), dugaan (conjec-
ture) atau juga gagasan (ideas). Berdasarkan hal itu, van Dyke meny-
impulkan bahwa: thus, political theory is political thoughts or politi-
cal speculations, and all three terms involve the expression of political
ideas or philosophizing about government. (Dengan demikian, teori
politik merupakan pemikiran politik atau renungan politik dan ketiga
istilah tersebut melibatkan ekspresi gagasan politik atau filosofi tentang
pemerintahan).

Sementara itu, perkembangan pemikiran politik dan partai politik
di Indonesia sendiri dapat digolongkan ke dalam lima garis besar aliran
dan partai. Kelima aliran tersebut antara lain; Nasionalisme Radikal,
Tradisionalisme Jawa, Islam, Sosialisme Demokrat dan Komunisme.
(Lebih jelas lihat Gambar I di bawah ini)

1758



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Gambar [: Partai Politik dan Aliran Pemikiran Politik

Pengaruh Barat

g N

PKI Sosialisme
Demokrat

PNI \‘é\ /ASYUMI

Nasionalis
Radikal

T~

Tradisionalisme
Jay

(Tradisi)
Jawa Hindu (Tradisi)
Islam
Trddisi-tradisi

Sumber: Herberth Feith dan Lance Castles (ed.) Pemikiran Politik In-
donesia 1945-1965. Jakarta: LP3ES, 1988.

Komunisme

NU

Islam

Bagan tersebut diatas menggambarkan kelima aliran pemikiran
yang berbeda yang dikaitkan dengan 4 partai politik yang besar. Lebih
lanjut, berdasarkan bagan di atas dapat diketahui bahwa Herberth Feith
dan Lance Castles mencoba membagi aliran pemikiran politik Islam
berada pada dua partai besar yaitu Masyumi dan Nahdhatul ‘Ulama
(NU). Namun, dibalik kesamaan aliran, kedua partai tersebut juga turut
dipengaruhi oleh dua aliran pemikiran yang bersifat non-Islam. Dima-
na, Masyumi, sebagai kelompok reformis, lebih banyak dipengaruhi
oleh aliran Sosialisme Demokrat. Sementara NU lebih banyak dipen-
garuhi oleh aliran Tradisionalisme Jawa.

Melalui bagan tersebut Herberth Feith dan Lance Castles telah
menggolongkan Muhammad Natsir kedalam golongan Islam Reformis.
Kesimpulan ini tidak dapat disalahkan karena memang sejalan dengan
posisi beliau sebagai salah seorang anggota Masyumi dan termasuk
yang memiliki kedudukan yang signifikan di partai tersebut.

Untuk menentukan apa isi pemikiran Muhammad Natsir ten-
tang hubungan Islam dan negara, maka ada baiknya dijelas-
kan dahulu tiga paradigma yang dapat menjelaskan hubungan Is-
lam dan negara yang dikemukakan oleh sosiolog teoritisi politik

1759



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Islam. Teori hubungan antara Islam dan negara tersebut antara lain

a. Paradigma Integralistik (Unified Paradigm)

Dalam Paradigma Integralistik agama dan negara menyatu (integrat-

ed). Wilayah agama meliputi politik atau negara. Negara merupa-
kan lembaga politik dan keagamaan sekaligus. Menurut paradig-
ma ini kepala negara merupakan pemegang kekuasaan agama dan
kekuasaan politik.
Paradigma Integralistik ini kemudian melahirkan paham negara-ag-
ama dimana kehidupan kenegaraan diatur dengan menggunakan
prinsip keagamaan. Paradigma ini banyak dianut oleh kaum Syi’ah
dan juga sebagian kalangan Sunni Konservatif.

b. Paradigma Simbiotik (Symbiotic Paradigm)

Agama dan negara menurut pandangan ini berhubungan secara
simbiotik, yaitu suatu hubungan timbal balik yang saling membu-
tuhkan. Dalam hal ini, agama membutuhkan negara karena dengan
negara agama dapat berkembang. Sebaliknya, negara juga memer-
lukan agama, karena dengan agama negara dapat berkembang da-
lam bimbingan etika dan moral spiritual. Tokoh pendukung para-
digma ini adalah Abu Al-Hassan, Al Mawardy dan Ibnu Taimiyah.
Kualitas simbiotik antara agama dan negara secara sederhana dapat
digambarkan sebagai berikut:

Gambar II: Model Kualitas Simbiotik antara Agama dan Negara

I I 111

Sumber: Marzuki Wahid dan Rumadi. Figh Madzhab Negara: Kritik
Atas Politik Hukum Islam di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2001

Keterangan:

N = Negara A =Agama

Pada Gambar I di atas, negara cenderung ke negara-sekuler daripa-
da ke negara-agama, karena aspek keagamaan yang masuk ke wilayah
negara sedikit. Gambar II menunjukkan bahwa aspek agama yang ma-

1760



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

suk kedalam wilayah negara lebih banyak dibandingkan Gambar I, se-
hingga sekitar 50 % konstitusi negara diisi oleh hukum agama. Sedang-
kan pada Gambar III diketahui bahwa sekitar 75 % konstitusi negara
dipengaruhi oleh agama. Model ini sangat mendekati negara-agama,
bahkan bisa dikatakan sebagai sebuah negara-agama.

c. Paradigma Sekularisitik (Secularistic Paradigm)

Paradigma ini membantah kedua paradigma di atas dengan mengan-
jurkan pemisahan (disparitas) agama atas negara dan pemisahan negara
atas agama. Dalam konteks Islam, paradigma ini menolak pendasaran
negara [slam atau paling tidak, menolak determinasi Islam pada bentuk
tertentu dari negara. Pemarkasa gagasan sekularistik ini salah satunya
adalah Ali Abd Ar-Raziq.

Pemikiran politik yang ada pada diri seseorang, baik yang diper-
oleh melalui proses perjalanan hidup pribadi atau dengan menggunakan
referensi-referensi tertentu, akan menjadi berarti dan penting apabila
ada upaya perealisasian berupa tindakan atau sikap politik.

Dalam membahas upaya merealisasikan pemikiran politik ini maka
penelitian ini menggunakan konsep tindakan atau sikap.

Tindakan seseorang muncul dari kesadarannya sendiri sebagai sub-
yek dan dari situasi eksternal dalam posisinya sebagai obyek. Tindakan
manusia itu dilakukan untuk mencapai tujuan-tujuan tertentu. Untuk
itu, tindakan tersebut menggunakan cara, metode, prosedur dan teknik
serta perangkat yang diperkirakan cocok.! Apabila tindakan individu
itu mempunyai makna atau arti subyektif bagi dirinya dan diarahkan
kepada tindakan orang lain, maka menurut Weber, tindakan tersebut
merupakan tindakan sosial.

Sikap-sikap yang timbul biasanya dipengaruhi oleh berbagai ragam
sistem keyakinan—misalnya pandangan keagamaan dan/atau pandan-
gan politis tentang dunia yang diyakini di dalam batin benar dan dianut
secara sadar oleh banyak orang; sistem keyakinan ini dinamakan ide-
ologi. Penganut ideologi cenderung mentafsirkan semua fenomena dari
sudut pandang ideologi mereka. *

Perealisasian pemikiran ini dapat dilihat dari dua aspek, yakni as-
pek individu dan aspek organisatoris. Aspek individu dimaksudkan
sebagai semua tindakan Muhammad Natsir yang mengatasnamakan

1 George Rietzer. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda. Jakarta: Rajawali Press,
1992. Hal. 53.

2 [bid. Hal. 44

3 Lyman Tower Sargent. Ideologi-Ideologi Politik Kontemporer: Sebuah Analisis Komparat-
if. Jakarta: Penerbit Erlangga, 1987. Hal. 2

1761



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

pribadi. Sedangkan, aspek organisatoris dimaksudkan sebagai semua
kebijakan yang dihasilkan sebuah organisasi dimana kedudukan Mu-
hammad Natsir dalam organisasi tersebut signifikan.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian non survei* dan mer-
upakan penelitian yang bersifat deskriptif, yaitu memberikan gambaran
tentang topik yang hendak diteliti, yakni pemikiran politik Muhammad
Natsir tentang hubungan Islam dan negara; yang terfokus pada peneli-
tian kepustakaan (library research).

Penelitian kepustakaan dilakukan dengan menggunakan karya-
karya tertulis, termasuk hasil penelitian, baik yang telah maupun yang
belum dipublikasikan®. Oleh karena itu, pengumpulan data dimulai dari
data pustaka primer (karya tokoh yang bersangkutan) yang kemudian
didukung oleh data pustaka sekunder (karya orang lain yang menyang-
kut tokoh tersebut) dan data pustakan tersier (tulisan-tulisan yang tidak
terkait dengan tokoh yang bersangkutan namun masih berhubungan
dengan tema penelitian).

Dengan demikian, data pustaka primer yang menjadi rujukan ada-
lah tulisan Muhammad Natsir yang berkaitan dengan politik, antara
lain:

a. Agama dan Negara dalam Perspektif Islam dalam (ed). Endang

Saefuddin Anshari dan LIPPM. Jakarta: Media Da’wah, 2001;

b. Capita Selecta dalam (ed). D. P. Sati Alimin. Jakarta: Bulan Bin-

tang, 1955;

c. Persatuan agama dan Negara dalam (ed). D. P. Sati Alimin.

Padang: Yayasan Pendidikan Islam, 1968.

Disamping itu, juga digunakan beberapa buah buku karangannya
yang tidak berkaitan dengan politik namun dapat membantu menjelas-
kan pemikiran politik Muhammad Natsir, seperti:

a. Fiqhud Da’wah. Malaysia: International Islamic Federation of

Student Organization, 1981;

b. Pesan Perjuangan Seorang Bapak dalam (ed). A. W. Pratiknya.

Jakarta: Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia, 1989;

c. Kebudayaan Islam dalam Perspektif Sejarah dalam (ed). H. En-

dang Saefuddin Anshari. Jakarta: Girimukti Pustaka, 1988.

Selain data pustaka primer, juga digunakan data pustaka sekunder
yang berisi karangan orang lain tentang dirinya, seperti:

4 Erna Widodo dan Mukhtar. Konstruksi Ke Arah Penelitian Deskriptif. Yogyakarta: Avyrouz,
2000. Hal. 89

5 Ibid. Hal. 4

6 1 Gusti Ngurah Agung. Metode Penelitian Sosial Pengetahuan dan Pemakaian Praktis 1.
Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1992. Hal. 9

1762



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

a. Yusuf Abdullah Puar (ed). Muhammad Natsir: 70 Tahun Ke-
nang-Kenangan Kehidupan dan Perjuangan. Jakarta: Pustaka
Antara, 1978.

b. Drs. Ahmad Suhelmi, MA. Soekarno Versus Natsir: Kemenan-
gan Barisan Megawati Reinkarnasi Nasionalis Sekuler. Jakarta:
Darul Falah, 1999.

c. Dr. Thohir Luth. M. Natsir Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta:
Gema Insani Press, 1999;

d. Ajip Rosidi. M. Natsir Sebuah Biografi. Jakarta: PT Girimukti
Pustaka, 1990.

Selain data pustaka primer dan sekunder sebagaimana yang dise-
butkan sebelumnya, data kepustakaan yang lainnya diperoleh dari ar-
tikel-artikel surat kabar, seperti:

a. M. Natsir Tokoh Pemersatu Bangsa (SKJ. No. 241 Juli 2001);

b. Riwayat Hidup M. Natsir (Republika, 17 Juli 2001);

c. Masyumi Tragedi Politik Jalan Lurus (Republika 17 Juli 2001);

d. M. Natsir Ada Tempat Untuk Berkaca (Republika 17 Juli 2001).
Dengan ketentuan-ketentuan tersebut diatas, maka tulisan ini dis-

usun dengan menggunakan tahapan-tahapan analisa sebagai berikut’:

1) Deskripsi, yaitu menguraikan secara teratur seluruh konsepsi to-
koh,

2) Kesinambungan-historis, yaitu melihat benang merah dalam
pengembangan pemikiran tokoh bersangkutan yang bersifat ekster-
nal dan internal.

3) Interpretasi, yaitu mengungkap arti dan nuansa yang dimaksud to-
koh secara khas dalam karyanya.

Pembahasan
A. Hubungan Islam dan Negara

Polemik antara Muhammad Natsir dan Soekarno tentang hubungan
agama dan negara memang cukup tajam. Disaat Soekarno menyatakan
bahwa tidak ada ijma ulama yang menyatakan bahwa agama dan negara
harus bersatu, maka Muhammad Natsir kemudian menjawab pernyata-
an tersebut dengan mengatakan "Mana pulakah ijma-ijma ulama yang
mengatakan agama dan negara tidak harus bersatu?””® Dari pernyataan
tersebut dapatlah dipahami bahwa Muhammad Natsir menginginkan

7 Anton Bakker dan Achmad Charis Zubair. Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta:
Kanisius, 1990. Hal. 63-65

8 M. Natsir. Agama dan Negara dalam Perspektif Islam, dalam (ed) Endang Saefuddin An-
shari dan LIPPM. Jakarta: Media Dakwah, 2001. Hal. 81

1763



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

adanya penyatuan antara agama dan negara.

Beliau mengutarakan bahwa agama membutuhkan negara se-
bagaimana dikutip di bawah ini:

Untuk menjaga supaya aturan-aturan dan patokan-patokan itu dapat
berlaku dan berjalan sebagaimana mestinya, perlu dan tidak boleh ti-
dak, harus ada suatu kekuatan dalam pergaulan hidup, berupa kekua-
saan dalam negara.’

Begitupun sebaliknya, Muhammad Natsir beranggapan bahwa neg-
ara membutuhkan Islam seperti dalam pernyataannya:

Hanyalah yang dibawakan oleh Nabi Muhammad saw. ialah be-
berapa patokan untuk mengatur negara, supaya negara itu menjadi kuat
dan subur, dan boleh menjadi wasilah yang sebaik-baiknya untuk men-
capai tujuan hidup manusia yang berhimpun dalam negara itu, untuk
keselamatan diri dan masyarakat, untuk kesentosaan perseorangan dan
kesentosaan umum.'”

Sebagai contoh dari adanya hubungan antara keduanya adalah
mengenai penyakit masyarakat, seperti minum-minuman keras, pen-
curian, perjudian, prostitusi, yang kesemuanya merupakan larangan-la-
rangan dalam agama. Bila suatu negara berdasarkan agama maka tidak
diperlukan adanya keputusan bersifat kenegaraan untuk membasminya,
sebab negara tersebut akan langsung menindaknya. Sebaliknya, apabila
negara tersebut tidak mengikuti apa yang telah dilarang maka negara
tersebut akan mengalami kemunduran dan bahkan kehancuran. Lebih
jelasnya, Muhammad Natsir mengatakan:

“Progress” manakah yang akan terhalang, apabila pemabukan dan
kecabulan dibasmi dengan keras, kemajuan ekonomi manakah yang
akan terseret, apabila lintah darat yang menghisap darah rakyat yang
miskin itu tidak diberi hidup; progress politik yang macam mana pu-
lakah yang akan terhalang apabila orang-orang yang duduk memegang
kekuasaan itu diharuskan berakhlak dan berbudi pekerti yang baik;

“to be” yang mana pulakah yang tak akan tercapai apabila ru-
mah-rumah tangga yang bersusun menjadi negara diatur dengan me-
nentukan hak dan kewajiban berumah tangga serta hak waris mewarisi
sebagaimana ditentukan dalam Islam itu?”"!

Contoh yang dikemukakan diatas merupakan hukum yang telah
ditetapkan secara pasti dalam Al-Qur’an dan Al-Hadits. Bagaimana

9 Ibid. Hal. 78
10 Ibid. Hal. 83
11 Ibid. Hal. 87

1764



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

dengan yang tidak ditetapkan di antara keduanya? Untuk itu, Muham-
mad Natsir setuju dengan menggunakan ijtihad untuk hal-hal yang be-
lum ada ketetapannya dalam Islam. Beliau menyadari bahwa Islam ti-
daklah mengatur semua hal yang selalu berkembang dan berubah sesuai
zaman. Beliau mengatakan:

“Adapun unsur-unsur yang diluar hal-hal yang telah ditetapkan
agama semuanya boleh kita menurut zaman, dengan cara-cara mu-
nasabah, dan tidkan melanggar hukum-hukum yang telah ditetapkan.
Boleh diadakan peraturannya dengan ijtihad pada zaman kita sekarang,
disusun dengan permusyawarahan antara orang-orang ahlli dalam mas-
ing-masing urusan.”'?

Tambah Muhammad Natsir, peraturan dan sistem kenegaraan yang
diingini apabila ditemui di negara-negara lain maka itu boleh diambil
datau dijiplak. Beliau memiliki pendapat:

“Dan bila sudah ada aturan dan sistem yang dikehendaki itu ter-
dapat di lain-lain negara, kita umat Islam ada hak untuk mencontoh
dari negara itu selama tidak ada berlawanan atau bertentangan dengan
aturan-aturan yang diadakan Islam. Sebab tiap-tiap hasil kebudayaan,
bukanlah monopolinya salah satu bangsa atau salah satu negara saja.”"?

Namun, tentu saja, peraturan yang diikuti tersebut haruslah didasar-
kan atas ajaran-ajaran agama. Dengan kata lain, bahwa aturan-aturan
tersebut haruslah disaring, bukan hanya sekedar menerima dan men-
jiplak. Sikap Muhammad Natsir ini mencerminkan dirinya sebagai seo-
rang yang terbuka terhadap perbedaan dan tidaklah menganggap nega-
ranya adalah yang terbaik dengan menganggap rendah negara lain.

Walaupun Rasulullah Saw. tidak pernah mengeluarkan suatu hadits
pun tentang kewajiban mendirikan negara dan bahwa keduanya saling
memerlukan, namun itu bukan berarti hanya sebagian dari agama dan
sebagian lainnya dihilangkan dari negara. Lebih jelas Muhammad Nat-
sir berpendapat:

“Islam yang hanya diberikan kesempatan untuk menempel-nem-
pelkan ajarannya sedikit-sedikit disana sini bila cukup mendapat suara
separoh tambah satu itupun sebelum distem. Parlemennya tidak bu-
ru-buru dibubarkan oleh ia punya Fuehrer und Staate Praesident, Islam
yang begitu bukanlah Islam yang yang subur, bukan Islam yang segar,
bukan Islam yang merdeka, melainkan Islam yang layu, Islam yang
lumpuh. Islam, kalau boleh kita disini memakai istilah Hitler; Islam im

12 Ibid. Hal. 88
13 Ibid.

1765



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

14

Schutzschaft, Islam dibawah perlindungan

B. Cara Muhammad Natsir Merealisasikan Pemikiran Politik

Walaupun sama-sama berkehendak membentuk sebuah Indonesia
yang berlandaskan Islam, namun perjuangan yang ditempuhnya berbe-
da dengan perjuangan para tokoh Islam lainnya.

Gagasan Muhammad Natsir tentang Islam dan negara banyak di-
ungkapkan dalam tulisan-tulisan beliau pada majalah Pembela Islam
dan Pandji Islam. Pengungkapan gagasan-gagasan yang dimuat dalam
berbagai tulisan tersebut menunjukkan kapabilitas beliau sebagai seo-
rang intelektual dan pemikir. Sehingga, gagasan yang dihadirkannya
ke dalam bentuk ilmiah tersebut dapat diuji kebenarannya dan dapat
diterima oleh berbagai kalangan luas.

Riwayat pendidikan yang pernah ditempuh beliau, baik secara for-
mal yaitu ketika berada di HIS, MULO, dan AMS; maupun secara in-
formal yang diperoleh beliau ketika belajar di JIB dan PERSIS telah
membentuk pemikiran beliau. Apalagi, pemikiran ini didukung oleh
kemampuan beliau dalam menguasai berbagai bahasa hingga memun-
gkinkan beliau untuk dapat berinteraksi dan membaca karangan-karan-
gan berbahasa asing, seperti dalam bahasa Inggris, bahasa Latin, bahasa
Arab, dan bahasa Prancis.

Tidaklah berlebihan bila Muhammad Natsir dapat digolongkan ke
dalam orang-orang yang dinamakan kaum cendekiawan, yang menurut
Harsja W. Bachtiar'® merupakan individu-individu yang mempersoal-
kan kebenaran pengetahuan yang dimiliki atau diperoleh dan yang
mengembangkan pengetahuan tersebut lebih lanjut. Individu-individu
yang menyatakan pemikiran dan perasaan mereka dengan uraian-uraian
lisan ataupun tulisan dengan gaya terus terang ataupun gaya seni.

Muhammad Natsir adalah sosok yang lebih condong mewujudkan
gagasannya tentang negara Islam melalui jalan legal konstitusional.
Beliau lebih memilih cara yang sesuai dan tidak bertentangan dengan
Undang-Undang Dasar (UUD) yang tengah berlaku. Hal ini tentunya
memudahkan beliau dalam menyampaikan pemikirannya dan meng-
hindari pertentangan-pertentangan yang serius dengan berbagai kom-
ponen bangsa lainnya.

14 Ibid. Hal. 92

15 Hasja W. Bachtiar. “Kaum Cendekiawan di Indonesia: Suatu Sketsa Ideologi” dalam
Cendekiawan dan Politik (ed). Aswolo Mahasin dan Ismed Natsir. Jakarta: LP3ES, 1983.
Hal. 79

1766



Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

Walaupun sistem politik yang sedang dijalankan tidak bersifat aspi-
ratif dengan pemikirannya, Muhammad Natsir lebih memilih masuk ke
dalam sistem politik tersebut dan merubahnya dari dalam.

Bentuk nyata perwujudan gagasan melalui jalur legal konstitusion-
al ini ditampakkan dengan perjuangan yang dilakukan Muhammad
Natsir bersama-sama partai Masyumi. Masyumi bagi beliau merupakan
sebuah kendaraan politik untuk turut berkecimpung dalam politik dan
turut menentukan perjalanan bangsa.

Dengan Masyumi beliau tergabung dengan lembaga yang ber-
wenang mensyahkan UUD dan peraturan kenegaraan lainnya, yang
oleh UUD yang berlaku waktu itu UUD Sementara dilimpahkan keda-
lam lembaga parlemen atau Dewan Perwakilan Rakyat. Jabatan sebagai
anggota partai tersebut diembannya dari tahun 1950 hingga tahun 1958.

Peran nyata Muhammad Natsir melalui jalur legal konstitusional
ini kian nyata di saat ia kemudian terpilih masuk ke dalam lembaga
Konstituante, yang menurut pasal 34 UUDS RI, bertugas bersama-sa-
ma pemerintah menetapkan UUD yang baru sebagai pengganti UUDS
ini. '° Jabatan sebagai anggota Konstituante dipegang oleh beliau sejak
dibentuknya lembaga ini pada tahun 1956 hingga akhirnya beliau kelu-
ar dari lembaga tersebut pada tahun 1958.

Keterlibatan Muhammad Natsir dalam lembaga perwakilan terse-
but menunjukkan bahwa ia termasuk yang menjunjung demokrasi. Se-
bab, sebuah sistem pemerintahan yang demokratis dilakukan menurut
jalur perwakilan yang timbul dari adanya perbedaan-perbedaan dalam
warga negara. Badan perwakilan tersebut biasanya disebut parlemen'’
yang membentuk dan menyatakan kehendak (volente generale) dalam
bentuk undang-undang, dimana pembentukkan badan perwakilan terse-
but sebagian besar terlaksana dengan usaha-usaha partai politik.'®

Hal ini memang benar dan sejalan dengan fungsi partai politik itu
sendiri. Dimana, salah satu tugas partai politik adalah menyalurkan
aneka ragam pendapat dan aspirasi masyarakat dan mengaturnya se-
demikian rupa sehingga kesimpangsiuran pendapat dalam masyarakat
berkurang. Pendapat dan aspirasi tersebut, setelah digabung kemudian
diolah dan dirumuskan dalam bentuk yang teratur.

Semua kegiatan di atas dilakukan oleh partai, yang selanjutnya

16 C. S. T. Kansil. Hukum Tata Pemerintahan Indonesia. Jakarta: Ghalia Indonesia, 1984. Hal.
141

17 Koentjoro Poerbopranoto. Sedikit tentang Sistem Pemerintahan Demokrasi. Bandung dan
Jakarta: PT. Eresco, 1978. Hal. 38

18 Ibid, hal. 53

1767



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

merumuskannya sebagai usul kebijaksanaan. Usul kebijaksanaan ini di-
masukkan dalam program partai untuk diperjuangkan dan disampaikan
kepada pemerintah agar dijadikan kebijakan umum (public policy)."”

Muhammad Natsir tidak menyetujui bentuk perjuangan yang
dilakukan tokoh Islam lainnya yang cenderung menggunakan kekerasan
dan benturan, seperti S. M. Kartosuwiryo dengan NII (Negara Islam In-
donesia)-nya dan Daud Beureueh dengan DI/TII (Darul Islam/Tentara
Islam Indonesia)-nya. Walaupun sama-sama berkehendak untuk me-
majukan Islam ke dalam kehidupan perpolitikkan, namun, Muhammad
Natsir tidak setuju terhadap bentuk perjuangan yang menggunakan sen-
jata yang dilakukan tokoh-tokoh tersebut karena akan meminta banyak
korban anak negeri. Walaupun harus terjadi sebuah revolusi dalam neg-
ara, namun bentuk revolusi yang diinginkan beliau haruslah revolusi
tanpa darah.

Ketidaksetujuan Muhammad Natsir terhadap perjuangan tokoh-to-
koh Islam lain tersebut, selain karena perjuangan tersebut bersifat an-
gkat senjata, juga karena perjuangan tokoh-tokoh tersebut berusaha
untuk memisahkan diri dari negara kesatuan—suatu hal yang pernah
dipertahankan beliau. Dimana, melalui Mosi Integral, beliau mem-
pelopori pengembalian bentuk negara dari federalisme menjadi bentuk
negara kesatuan.

SIMPULAN

Setelah mengadakan penelitian yang telah dibahas pada bagian-ba-
gian sebelumnya dapat diketahui bahwa tujuan yang hendak dicapai
oleh Muhammad Natsir dengan pemikirannya tentang hubungan agama
dan negara, menurut penulis, adalah untuk menangkal dan menentang
tiap usaha yang ingin memisahkan agama dari negara di Indonesia.

Pemikiran politik Muhammad Natsir tentang agama dan negara bila
dikaitkan dengan teori tentang hubungan agama dan negara tergolong
kedalam Paradigma Simbiotik (Symbiotic Paradigm) yang menyatakan
bahwa hubungan agama dan negara bersifat timbal balik dan saling
memerlukan. Walaupun demikian, beliau mengakui bahwa agama dan
negara adalah dua hal yang berdiri sendiri.

Upaya beliau dalam mewujudkan pemikiran politiknya dengan
mempertemukan Islam dan negara tersebut adalah melalui perjuangan
yang bersifat ilmiah dengan tulisan-tulisan yang terstruktur secara aka-
demis. Kemudian, upaya legal konstitusional dan demokrasi adalah jalan

19 Miriam Budiardjo. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1977.
Hal. 163

1768




Pemikiran Politik Muhammad Natsir Tentang Hubungan Islam dan Negara (Irwan)

yang ditempuh Muhammad Natsir dalam mewujudkan pemikirannya.
Upaya ini tampak dari keanggotaannya dalam partai politik Masyumi
dan menjadi bagian dari Konstituante. Namun, kesemua upaya tersebut
beliau, yang penting adalah tetap berada daam bingkai negara kesatuan
republik Indonesia dan tanpa harus mengangkat senjata sebagaimana
upaya yang dilakukan tokoh-tokoh Islam lainnya.

Daftar Pustaka

Bachtiar, Hasja W. 1983. “Kaum Cendekiawan di Indonesia: Suatu
Sketsa Ideologi” dalam Cendekiawan dan Politik (ed). Aswolo
Mabhasin dan Ismed Natsir. Jakarta: LP3ES.

Bakker, Anton dan Achmad Charis Zubair. 1990. Metodologi Peneli-
tian Filsafat. Yogyakarta: Kanisius.

Budiardjo, Miriam. 1977. Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: PT.
Gramedia Pustaka Utama.

Kansil, C. S. T. 1984. Hukum Tata Pemerintahan Indonesia. Jakarta:
Ghalia Indonesia.

Luth, Dr. Thohir. 1999. M. Natsir Dakwah dan Pemikirannya. Jakarta:
Gema Insani Press.

Natsir, Muhammad. 2001. Agama dan Negara dalam Perspektif Islam
dalam (ed). Endang Saefuddin Anshari dan LIPPM. Jakarta: Media
Da’wah.

1955. Capita Selecta dalam (ed). D. P. Sati Alimin. Jakarta:

Bulan Bintang.

1968. Persatuan agama dan Negara dalam (ed). D. P. Sati Alimin.

Padang: Yayasan Pendidikan Islam.

1981. Fighud Da’'wah. Malaysia: International Islamic Federation of
Student Organization.

1989. Pesan Perjuangan Seorang Bapak dalam (ed). A. W. Pratiknya.
Jakarta: Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia.

1988. Kebudayaan Islam dalam Perspektif Sejarah dalam (ed). H. En-
dang Saefuddin Anshari. Jakarta: Girimukti Pustaka.

Poerbopranoto, Koentjoro. 1978. Sedikit tentang Sistem Pemerintahan
Demokrasi. Bandung dan Jakarta: PT. Eresco.

Puar, Yusuf Abdullah (ed). 1978. Muhammad Natsir: 70 Tahun Ke-
nang-Kenangan Kehidupan dan Perjuangan. Jakarta: Pustaka An-
tara.

1769



Jurnal Transnasional, Vol. 6, No. 2, Februari 2015

Rietzer, George. 1992. Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma
Ganda. Jakarta: Rajawali Press.

Rosidi, Ajip. 1990. M. Natsir Sebuah Biografi. Jakarta: PT. Girimukti
Pustaka.

Suhelmi MA, Drs. Ahmad. 1999. Soekarno Versus Natsir: Kemenan-
gan Barisan Megawati Reinkarnasi Nasionalis Sekuler. Jakarta:
Darul Falah.

Zainuddin, A. Rahman. 1990. “Pemikiran Politik”, Jurnal Ilmu Politik
No. 7. Jakarta: AIPI.

1770



